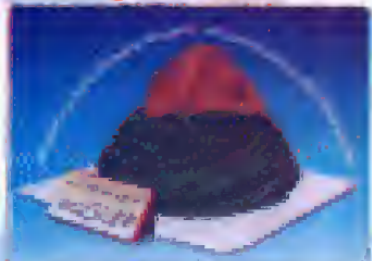


توضیح السیحان عن مکاہد الشیطان

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ  
کلِّ شَیْءٍ لِلّٰہِ الْعَلِیِّ  
کلِّ شَیْءٍ لِلّٰہِ الْعَلِیِّ

# سیحان کی برکتوں سے کذابِ جل اٹھے



حَسَانَتْ مَوَالَاتْ عَبْدِ الرَّزَّاقِ شَهْرِي  
استاذِ الْمُهِبَّتْ جامِعَهِ رَضُویَّهِ ضِيَاءُ الْعِلُومِ رَاوِلِپِنْڈِی

برکم

دُوْرِ شَعْبَرِ تَحْقِيقٍ وَ تَصْنِيفٍ

جامِعَهِ رَضُویَّهِ ضِيَاءُ الْعِلُومِ رَاوِلِپِنْڈِی

## حرف آغاز

جس طرح کہ آقائے دو جہاں امام الانجیاء والمرسلین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ دل و جان سے محبت کرنا ضروری اور لازمی ہے اسی طرح پیارے مصطفیٰ کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تعلیمات اور سنتوں کی ساتھ محبت کرنا ان پر عمل کرنا انتہائی ضروری اور لازمی ہے۔ خصوصاً اس پر فتن اور جہالت و بدعت کے دور میں جیبہ کبریٰ علیہ التحیۃ والتنہ کی سنتوں پر عمل کرنا ظاہراً مشکل ہے مگر ایسے جہالت و بدعت کے زمانہ میں سنت رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر عمل کرنے کا اجر و ثواب بھی خود پیارے آقا علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنی زبان مبارک سے عظیم پیان فرمایا۔ سنت رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر ورس دیتے ہوئے اللہ کے جیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا، **من تمسك بسنتي عند فساد امتی فله اجر مائة شهيد** (مشکوٰۃ، ج ۳۰) جس آدمی نے فساد کے زمانہ میں میری ایک سنت پر عمل کیا اس کیلئے سو شہیدوں کا ثواب ہے..... بسیان اللہ! کتنا بڑا اجر و ثواب ہے۔ پھر خصوصی طور پر اس فساد کے زمانہ میں سنت کے مطابق چہرے پر داڑھی رکھ لینا اپنے سر پر گھڑی مبارک سجائیں بہت ہی مشکل کام ہے لیکن جن مسلمانوں پر اللہ تعالیٰ کا فضل و کرم ہے وہ آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ہر ہر سنت پر عمل کرتے ہیں اور تلقیامت ان شان اللہ تعالیٰ سنت رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر عمل ہوتا رہے گا۔ وہ علامہ شریف کہ جس کے متعلق آقا دو جہاں صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ارشاد گراہی ہے، علامہ کے ساتھ دو رکعتیں بغیر عمامہ کی ستر رکعتوں سے افضل ہیں۔ (مندار الفردوس)

جب چند سالوں سے اہل سنت کی عالمگیر مسائی کی حامل جماعت دعوتِ اسلامی نے اپنے چہروں پر داڑھی مبارک رکھ کر سر پر بزرگ کا علامہ شریف سجا کر اپنی طاقت کے مطابق ہر ہر سنت پر عمل کرتے ہوئے اپنے اسلاف کے مشن کو آگے بڑھایا اور مسلمانوں کو سنت رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا درس دینا شروع کیا تو ان کے مشن اور بڑھتی ہوئی تعداد کو دیکھ کر چند شرپسندوں نے ان کے خلاف معاذ کھڑا کرتے ہوئے ایک پہنچ لٹ پھپٹا کر تقسیم کیا جس میں ایک حدیث نبوی کا غلط ترجمہ کر کے لوگوں کو دھوکہ دفریب دینا چاہا کہ بزرگ کا علامہ باندھنا یہ تودھاں کے قبیعین کی علامت ہے۔ العیاذ بالله

مذکورہ بالا پہنچ لٹ جناب علامہ حافظ محمد اسحاق ظفر صاحب دامت برکاتہ العالیہ اور راقم الحروف (حافظ خان محمد) کے پاس پہنچا پڑھ کر بڑا دکھ ہوا کہ اپنا مطلب پورا کرنے کیلئے اتنا بڑا ظلم عظیم کہ حدیث شریف کا ترجمہ و تخریج ہی بدل کر آقا دو جہاں صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر بہتان لگایا گیا ہے ان کے اس سکر کو مندفع کرنے اور سلسلہ کی وضاحت کیلئے ہم نے اپنے محسن مشقق مریٰ استاذ العلماء محقق اہلسنت مفتی اہلسنت پیغمبر محبت و اخلاق حضرت علامہ قاضی عبدالرازاق صاحب بحتر الوی دامت برکاتہ العالیہ مدرس جامعہ رضویہ خیاء العلوم کی خدمت میں جواب لکھنے کے متعلق عرض کیا۔ حضرت استاذی المکرم ایک تحریک عالم دین انتہائی مختنی قابل مدرس اور بلند پایہ خطیب ہیں۔ درس نظامی کے جس فن کی جو بھی کتاب آپ کو دے دی جائے اس کو پڑھانے کا حق ادا فرمادیتے ہیں۔

تعلیم و مدرس کیسا تھا آپ کا گہر اتعلق اور نسبت ہے اللہ تعالیٰ نے قبلہ استاذی المکرم کو جہاں اور بہت ساری خوبیوں سے نوازا ہے جس طرح کہ آپ میدان مدرس کے شاہ سوار ہیں اسی طرح آپ میدان تحریر کے بھی شاہ سوار ہیں گویا کہ مدرس و تحریر دونوں آپ پر ناز کرتی ہیں۔ قبلہ استاذی المکرم صاحب کی تحریر کردہ کتب عوام و خواص میں بے حد مقبول ہیں آپ کا انداز تحریر اتنا آسان اور سادہ ہے کہ بغیر کسی محنت و مشقت کے ہر ہر مسئلہ ذہن میں ممکن ہو جاتا ہے۔ مختلف عنوانات پر آپ نے بے مثال کتابیں تحریر کی ہیں۔ چند ایک کے نام مندرجہ ذیل ہیں:-

اردو زبان میں ..... تکین الجنان فی محسن کنز الایمان، شمع ہدایت، تذکرة الانجیاء، موت کا منظر مع احوال حشر و نشر، اسلام میں عورت کا مقام، انگوٹھے چومنا مستحب ہے، اذان کے ساتھ درود و سلام مستحب ہے، اقامۃ بیٹھ کر سنا مستحب ہے، امام اعظم اور فقہ حنفی، نماز جبیب کریا علیہ التحیۃ والثنا، نماز کے بعد ذکر مستحب ہے، مسجد اور اس کے احکامات، تکریم والدین مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم، تحفہ حفاظ، عصمت انجیاء، ایصال ثواب مستحب امر ہے، شرح مراد الارواح، حاشیہ میزان الصرف، حاشیہ سراجی۔

عربی زبان میں ..... حاشیہ تلخیص المفتاح، حاشیہ نور الایضاح، حاشیہ قدوتی اور حاشیہ کنز الدقائق۔

تفصیفات کا سلسلہ جاری ہے۔ اللہم زد فرد ..... جس طرح کہ قبلہ استاذی المکرم کی عادت مبارکہ ہے کہ انفرادی مسئلہ ہو یا کہ اجتماعی آپ کا قلم حرکت میں آتا ہے اور اس مسئلہ کی وضاحت کا حق ادا کر دیا جاتا ہے ہماری عرض کو قبول فرماتے ہوئے اور حق کی وضاحت کیلئے آپ نے شرپسندوں کے مکروہ فریب کا مکمل جواب دے کر اور مزید کئی گوشنوں پر انتہائی عالمانہ فاضلانہ محققانہ لگستگو فرمائی ہے۔

اس رسالہ کی کپوزنگ انتہائی برق رفواری کے ساتھ استاذ محترم حافظ محمد اسحاق ظفر صاحب کی خصوصی توجہ کے باعث عزیزم حافظ محمد شاہد خاقان ہزاروی نے کی ہے۔

دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ قبلہ استاذی المکرم بخیر الوی صاحب کا سایہ تادیر ہم پر قائم و دام رکھے دیگر جن احباب نے جس طرح تعاون کیا ہے اللہ تعالیٰ جزائے خیر عطا فرمائے۔ (آمین ثم آمین یا رب العالمین)

حافظ خان محمد

فاضل جامعہ رضویہ ضیاء العلوم اوپنڈی  
خطیب جامع مسجد غوثیہ ذہوک پر اچھہ اوپنڈی

# الاستفتاء

محترم جناب استاذ العلماء مفتی اہل سنت حضرت مولانا عبدالرزاق حشمتی بختر الوی صاحب مدخلہ العالی

مفتی و استاذ الحدیث جامعہ رضویہ خیاء العلوم راولپنڈی

السلام علیکم ورحمة اللہ وبرکاتہ.....

عالی مرتبت! ہمارے علاقہ و نواحی میں آج کل کچھ لوگ ایک نئے فتنے کا احیاء کر رہے ہیں۔ جس سے نہ صرف امت مسلمہ کے  
ورمیان افتراق و انتشار کا اندر یہ ہے بلکہ احادیث مصطفویہ علی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام کی آڑ لے کر نی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
کی پیاری سنتوں کو ختم کرنے کی نہ موم سعی کا جا رہی ہے۔

عرض حال یہ ہے کہ مکملۃ شریف صفحہ نمبر ۷۷ باب العلامات بین یدی الساعۃ و ذکر الدجال فصل ثانی  
میں حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی حدیث مبارکہ کا ترجمہ اور اس پر حاشیہ آرائی کرتے ہوئے کلمہ 'السیجان'  
معنی الطیلسان الاخضر کے کلمات سے اپنا مزعمہ مطلب نکالتے ہوئے بزرگ کی ٹوپی یا گمامہ پہننے والے کو خاکم بدہن  
گروہ دجال سے شمار کر کے عامۃ المسلمين کو دھوکا دیتے ہوئے عمامہ شریف کی پیاری سنت کو ترک کرنے پر برا بیخخت کرتے ہیں۔

جناب والا گذارش ہے کہ قرآن و سنت کی روشنی میں اور تفسیر و لفت کی رو سے وضاحت فرمائی جائے کہ مذکورہ بالاحدیث مبارکہ  
سے کون لوگ مراد ہیں؟ اور بزرگ کے لباس یا گمامہ شریف برگ بزرگ شرعی حیثیت کیا ہے؟ اور عمامہ شریف کے حوالے سے  
جو فضائل کتب اسلاف میں مذکور ہیں ان سے آگاہی فرمائی جائے۔ میتوتو جروا

والسلام مع الاحترام

☆ قاری خان محمد قادری موضع لفکر تحریصیل جنڈ ضلع ایمک

☆ قاری طارق علی سیکرٹری اطلاعات جماعت اہل سنت خوشاب

## اجمالی جواب

جوہت بولنا گناہ کبیرہ حدیث کی نسبت غلط طور پر نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی طرف کرنا، اپنا شکانا جہنم میں بٹانا ہے۔

### ﴿ دجال کی پیروی کرنے والے سبز عامة والے ہوں گے ﴾

حدیث مبارکہ کا یہ معنی کر کے، جان بوجوہ کر جوہت بولا گیا ہے یا اپنی جہالت و حماقت کا اظہار کیا گیا ہے۔

جس لباس سے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے منع نہیں فرمایا اور اس میں حرمت اور کراہت کی کوئی وجہ نہیں پائی گئی اسے حرام کہنا محمد عظیم ہے۔

نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو سفید لباس کے بعد سبز رنگ کا لباس پسند تھا۔

## اجمالی جواب

رب تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے.....

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ

اے ایمان والوں اللہ سے ڈراؤر پھوں کے ساتھ ہو۔

وَفِي الْآيَةِ ..... مَا لَا يَخْفِي مِنْ مَدْحَ الصَّدَقِ وَ اسْتَدَلَ بِهَا كَمَا قَالَ الْجَلَلُ السِّيُوطِيُّ مِنْ لِمْ يَبْعَثُ  
الْكَذَبُ فِي مَوْضِعٍ مِنَ الْمَوَاضِعِ لَا تَصْرِيحاً وَ لَا تَعْرِيضاً (روح المعانی)

آیت کریمہ سے واضح ہو گیا کہ سچ قابل مدح چیز ہے کیونکہ اس آیت میں سچ کی مدح بیان کی گئی ہے جو مخفی نہیں۔ اسی سے یہ بھی واضح ہو گیا کہ جوہت کسی حال میں بھی جائز نہیں خواہ ظاہر طور پر ہو یا اشارہ سے ہو مظہری نے لا جد اولاً هزلاً تحریر فرمایا ہے کہ جوہت ارادہ سے بھی منع ہے اور مزاج سے بھی۔

وَالظَّاهِرُ عُوْمُ الْخُطَابِ وَيَنْدَرُجُ فِيَهُ التَّائِبُونَ اَنْدَرَ اَجَا (روح المعانی)

ظاہر یعنی کہ یہ خطاب عام ہے کہ تم ہر سچے شخص کے ساتھ ہو۔

البته جن تین صحابہ کرام کے سچ کا ذکر ہو رہا ہے۔ ان کے ساتھ ہونا مقصودی اور اول حیثیت میں ہے، اس کے بعد حکم عام ہے، ہر سچ بولنے والے کے ساتھ ہو جانے کا حکم ہے۔ جوہتوں سے سچ کر رہنا ضروری ہے۔

الأية دالة على فضل الصدق وكمال درجة كما روى عن ابن مسعود رضي الله تعالى عنه انه قال  
عليكم بالصدق فإنه يقرب إلى البر والبر يقرب إلى الجنة وإن العبد ليصدق فيكتب عند الله  
صديقا وأياكم والكذب فإن الكذب يقرب إلى الفجور والفجور يقرب إلى النار وإن الرجل ليكذب  
حتى يكتب عند الله كذا با إلا ترى انه يقال صدقة وبروت وكذبة وفجرة (كبير ح ۲۲۲ ص ۱۲)

آیت کریمہ سچائی کی فضیلت اور اس کے کامل درجہ پر دلالت کر رہی ہے جیسا کہ حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا  
تم پر لازم ہے کہ سچ بولو کیونکہ سچ انسان کو نیکی کے قریب کرتا ہے اور نیکی جنت کے قریب کرتی ہے اور بے شک بندہ سچ بولنے کی وجہ  
سے اللہ کے ہاں صدیق لکھا جاتا ہے اور تم جھوٹ سے دور رہو کیونکہ تیزی بات ہے کہ جھوٹ انسان کو گناہوں کے قریب کرتا ہے اور  
گناہ آگ کے قریب کرتے ہیں اور انسان جب جھوٹ بولتا ہے تو اللہ تعالیٰ کے ہاں کذاب لکھا جاتا ہے کیا تم دیکھتے نہیں کہ  
کہا جاتا ہے تم نے سچ بولا اور نیکی کا کام کیا تم نے جھوٹ بولا اور گناہ کا کام کیا۔

خیال رہے کہ یہ حدیث جو کبیر سے نقل کی ہے یہی حدیث کچھ مختلف الفاظ سے بخاری اور مسلم میں بھی موجود ہے  
جو مشکلاۃ باب حفظ المسان میں ہے۔ وہ الفاظ مبارکہ اس طرح ہیں:-

عن عبد الله بن مسعود قال قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم عليكم بالصدق فإن الصدق  
يهدى إلى البر وإن البر يهدي إلى الجنة وما يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق حتى يكتب  
عند الله صديقاً وأياكم والكذب فإن الكذب يهدي إلى الفجور وإن الفجور يهدي إلى النار  
وما يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذا با (تفق علیہ)

اس حدیث پاک کا ترجمہ تقریباً وہی ہے جو اس سے پہلے ذکر کیا جا چکا ہے۔

عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم اذا كذب العبد تباعد عنه الملك ميلا من  
نتن ماجاء به (ترمذی، مشکلاۃ باب حفظ المسان) حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے کہا رسول اللہ صلى اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا  
جب بندہ جھوٹ بولتا ہے تو اس کے جھوٹ کی وجہ سے اس سے مردار کی طرح جو بواٹی ہے اس سے فرشتے دور بھاگ جاتے ہیں۔

مسئلہ کی وضاحت کیلئے یہ مختصر الفاظ سچائی کی فضیلت جھوٹ کی نہادت میں بیان کیا گیا تاکہ مسئلہ آسانی سے سمجھا آسکے۔

## حدیث نبوی میں کذب بیانی کی مذمت

عن ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما قال قال رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اتقوا الحديث  
عنی الا ما علمتم فمن کذب علی متنعمدا فلیتبا مقعدہ من النار (ترمذی، مکتوۃ باب العلم)  
حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے کہا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا مجھ سے حدیث بیان کرنے میں اجتناب کرو  
سوائے اس کے کہ تمہیں یقینی علم حاصل ہو (کہ ہاں واقعی وہ میری حدیث ہے) جس آدمی نے جان بوجھ کر میری طرف جھوٹ کو  
منسوب کیا اسے چاہئے کہ وہ اپنا لٹھکانا جہنم میں بنالے۔

خیال رہے فمن کذب سے شروع ہو کر آخوندک حدیث ابن ماجہ میں بھی حضرت ابن مسعود اور حضرت چابر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی  
روایت سے مذکور ہے۔

وضاحت حدیث ..... فلیتبا: یقال تبوا اذا اتخذها مسکنا و هو امر معناه الخبر یعنی فان الله یبؤه  
تبوا الدار کا معنی ہے اس نے فلاں گھر کو اپنا مسکن بنایا اگرچہ فلیتبا صیخہ تو امر کا ہے لیکن معنی خبر والا ہے یعنی اللہ تعالیٰ  
اس کا لٹھکانا جہنم میں بنائے گا۔

البته امر کا صیخہ حکم کے طور پر ہے تقریباً بامحاورہ کلام ہے اسے ذمیل کرنے کیلئے یہ انداز اختیار کیا گیا ہے کہ میری طرف جھوٹ کو  
منسوب کرنے والے! خود ہی اپنا لٹھکانا جہنم بنالے اور تھیر کوئی راستہ ہی نہیں۔

## جهوٹی حدیث بیان کرنا گناہ کبیرہ بلکہ کفر ہے

کان ذلك كبيرة بل قال الشیخ ابو محمد الجوینی انه کفر یعنی لانه یترتب عليه الاستخفاف بالشريعة جھوٹی حدیث بیان کرنا گناہ کبیرہ ہے بلکہ شیخ ابو محمد جوینی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے بیان فرمایا کہ جھوٹی حدیث بیان کرنا کفر ہے۔ اس لئے کہ اس میں شریعت کی توجیہ ہے اور اسے گھٹیا سمجھنا لازم آتا ہے۔

## حدیث کا مطلب بدلنا شدید گناہ ہے

و يؤخذ من الحديث أن من قرأ حديثه وهو يعلم أنه يلحن فيه سواء كان في ادائه أو اعرابه يدخل في هذا الوعيد الشديد لانه يلحنه كاذب عليه

حدیث پاک سے یہ بھی واضح ہو رہا ہے کہ جس شخص نے حدیث پاک کو اسی سر اور ایسے لمحے سے پڑھا جس سے حدیث پاک کا معنی بدل گیا یہ انداز اس نے جانتے ہوئے اختیار کیا کہ حدیث کا مطلب بدل رہا ہے اسی طرح اس نے جان بوجھ کر حدیث کی حرکات (زبر، زیر، پیش) کو بدل لایا، جس سے حدیث شریف کا مطلب بدل گیا تو وہ اسی وعید شدید میں داخل ہے کہ اس نے اپنا ٹھکانا جہنم میں بنایا۔

## جهوٹی حدیث بیان کرنے سے اجتناب واجب ہے

قال الطیبی فیه ایحاب التحرز عن الکذب علی رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم علامہ طیبی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے بیان فرمایا کہ انسان کیلئے واجب ہے کہ وہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی طرف جھوٹ کی نسبت کرنے سے اجتناب کرے۔

جهوٹی حدیث نقل کرنا بھی جہنم میں جانے کا سبب ہے

وَفِيهِ اشارةٌ إِلَى مِنْ نَقْلٍ حَدِيثاً وَعِلْمٍ كَذِبٍ يَكُونُ مُسْتَحْقًا لِلنَّارِ إِلَّا إِنْ يَتُوبَ (ازمرقة، ج ۱ ص ۲۶۵)

اس حدیث سے یہ بھی واضح ہو گیا کہ اگر کوئی شخص کسی حدیث کے متعلق جانتا ہو کہ یہ جھوٹ ہے پھر وہ کسی سے روایت کرے تو اس کا روایت نقل کرنا بھی جہنم میں جانے کا ذریعہ ہے ہاں البتہ توبہ کر لے تو اللہ تعالیٰ معاف فرمائے گا۔

واضح ہوا کہ جھوٹی حدیث لکھنا اور پیش کرنا، جان بوجھ کر جھوٹی حدیث نقل کرنا، جان بوجھ کر حدیث کے مطلب کو پڑھنے کے انداز سے بدلنا، جان بوجھ کر حدیث کی حرکات کو بدل کر حدیث کے مفہوم کو بدلنا، اپنے آپ کو جہنم کا مستحق بنانا ہے۔ اس سے گناہ کبیرہ کا مرتكب ہونا لازم آتا ہے۔ بلکہ شریعت سے مزاح اور شریعت کو گھٹایا سمجھنے کی وجہ سے کفر لازم آتا ہے۔ مومن کو اپنا ایمان بچانے کیلئے اس سے بچنا ضروری ہے۔

اسی سے واضح ہو گیا کہ جان بوجھ کر احادیث کے معانی غلط مرا دیکھنا بھی اپنے آپ کو جہنم کا حقدار بنانا ہے۔ بے دین لوگ پہلے ہی قرآن پاک اور احادیث کے مطالب اپنی مرضی کے بیان کر کے دین اسلام کا حالیہ بگاڑ رہے ہیں۔ اگر علماء نے بھی خد، حسد، عناد کی وجہ سے قرآن و حدیث کے معانی بد لئے شروع کر دیئے تو بے دینوں کو کسے سمجھایا جائے گا؟

## شریعت نے جس کام سے منع نہیں کیا وہ جائز ہے

حضرت سلمان رضی اللہ عنہ سے مروی ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے گھی، نیب، حمار و حشی یا چمڑے کے باس وغیرہ (کی حلت و حرمت) کے متعلق سوال کیا گیا تو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، **الحلال ما احل اللہ فی کتابہ والحرام ما حرم اللہ فی کتابہ وما سکت عنہ فهو مما عفى عنه** (ابن ماجہ، ترمذی، مکملہ کتاب الاطمئذہ، ص ۳۶۷) جس چیز کو اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں حلال کیا ہے وہ حلال ہے اور جس چیز کو اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں حرام کیا ہے وہ حرام ہے اور جس سے سکوت کیا گیا وہ معاف ہے۔

تنبیہ ۱) خیال رہے کہ کتاب اللہ (قرآن مجید) میں یہ بھی ذکر ہے:

**ما اتکم الرسول فخذوه وما نهاكم عنہ فانتهوا**

جو چیز تمہیں رسول اللہ عطا کریں وہ لے لو اور جس چیز سے آپ روکیں اس سے رُک جاؤ۔

اس آیت کے عموم الفاظ کو دیکھ کر حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اس ارشاد **لعن اللہ الواشمة والمستوشمة** اللہ تعالیٰ نے رنگ بھرنے والی اور بھروانے والی پر لعنت فرمائی کو حکم قرآن ہی قرار دیا کیونکہ آپ نے جب جسم کے خون میں رنگ بھر کر پھول وغیرہ، نانے والی عورتوں کو منع کیا اور انہیں لعنت کا مستحق قرار دیا تو ایک عورت نے کہا میں نے مکمل قرآن پڑھا ہے مجھے تو کہیں نظر نہیں آیا کہ اس سے منع کیا گیا ہو۔ تو آپ نے فرمایا کہ تم نے مکمل قرآن نہیں پڑھا اگر غور سے پڑھتی تو تمہیں یہ بھی نظر آتا: **ما اتکم الرسول فخذوه وما نهاكم عنہ فانتهوا**۔

جب میں رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ارشاد میں کر رہا ہوں تو وہ قرآن پاک کی اس آیت کے مطابق ہے۔ اس سے واضح ہوا کہ جس کام سے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے منع فرمایا اس سے رُک جانا، اسے ترک کر دینا بھی ضروری ہے۔

عن ابن عباس قال كان اهل الجاهلية يا كلون اشياء و يتركون اشياء تقدرا فبعث الله نبيه وانزل كتابه و احل حلاله و حرم حرامه فما احل فهو حلال و ما حرم فهو حرام وما سكت عنه فهو عفو (ابوداؤ، مکملہ باب ما محل انکار و ما حرم، ص ۳۶۲)

حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ جنہا فرماتے ہیں، زمانہ چالیس میں لوگ بعض چیزیں کھاتے تھے اور بعض چیزوں کو کھانا چھوڑ دیتے تھے۔ جن کو طبیعت پسند نہیں کرتی تھی تو اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کو بھیجا اور اپنی کتاب کو نازل کیا اور حلال کو حلال کر دیا اور حرام کر دیا اور جس سے سکوت فرمایا وہ معاف ہے (یعنی اس پر کوئی موانع نہیں ہوگا)۔

ان اصل الافعال الاباحة کما ہو مختار اکثر الحنفیہ والشافعیہ (شرح مسلم الثبوت، ص ۸۶) تمام کام اصل میں مباح ہیں جب تک ان کے ناجائز ہونے پر کوئی دلیل قائم نہ ہو وہ جائز ہوتے ہیں۔ یہی اکثر احتاف اور اکثر شوافع کا عقیدہ ہے یہی معتبر ہے۔

ان الاباحة اصل فی الاشياء لقوله تعالى (خلق لكم ما في الأرض جمعياً) (نور الانوار مع تقرير القمار، ص ۷۹) تمام اشیاء میں اصل اباحت (جواز) ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا، زمین میں تمام چیزیں تمہارے نفع کیلئے پیدا کی ہیں۔

### مقام توجہ

جب تک ناجائز کہنے والے اس کے ناجائز ہونے پر دلائل قائم نہ کر سکیں تو جائز ماننے والے بغیر کسی دلیل کے بھی جائز مان سکتے ہیں، لیس یہی بحث ذہن میں رکھیں یہی شرعی ضابطہ ہے۔

### حلال کو حرام سمجھنا

ارشاد خداوندی! یا آیہا النبی لم تحرم ما أحل اللہ لک کی تفسیر میں علامہ آلوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں: ان تحريم الحلال على وجهين۔ الاول اعتقاد ثبوت حكم التحرير فيه وهو كاعتقاد ثبوت حكم التحليل في الحرام محظوظ يوجب الكفر والثانى الامتناع من الحلال مطلقاً او مؤكداً باليمين مع حلء وهذا مباح صرف و حلال ممحض (روح المعانی، ج ۲ ص ۷۸)

حلال کو حرام بنانے کی دو تسمیں ہیں: پہلی تسمیہ یہ ہے کہ حلال چیز کے متعلق حرام ہونے کا عقیدہ رکھنا یہ بالکل ایسا ہی جیسا کہ حرام چیز کو حلال سمجھنے کا عقیدہ رکھنا کفر ہے۔ دوسری تسمیہ یہ ہے کہ حلال سے رُک جانا۔ حلال کو استعمال نہ کرنا یا قسم اٹھا کر اپنے آپ پر حرام کر لینا یہ مباح ہے بشرطیکہ وہ حلال چیز پر عمل کرنا بایعاً عما عبادت نہ ہو۔

مکروہ تخریبی بھی بغیر دلیل کے ثابت نہیں ہو سکتی، اس کیلئے بھی خاص دلیل کی ضرورت ہوتی ہے۔ صرف زبانی دعویٰ کافی نہیں کہ یہ کام ناجائز ہے جب مکروہ تخریبی ثابت کرنے کیلئے دلیل دینی پڑے گی تو حرام بغیر دلیل کے کیسے ثابت کیا جاسکتا ہے اور حلال کو حرام سمجھنے کا عقیدہ رکھنا جب منع ہے اور باعث کفر بھی ہے تو حلال کو حرام کہنے والے کوں سے دین کی خدمت کر رہے ہیں۔

ای مسئلہ کو شامی میں دیکھیں ..... لا يلزم من ترك المستحب ثبوت الكراهة اذ لا بد لها من دليل خاص (شامی، ج ۱ ص ۶۱۸) صرف مستحب کے ترک سے کراہت ثابت نہیں ہو سکتی بلکہ مکروہ ثابت کرنے کیلئے خاص دلیل کی ضرورت ہے۔ خیال رہے کہ اس مکروہ سے مراد مکروہ تخریبی ہے نہ کہ مکروہ تحریکی۔ علامہ شامی نے اس پر صراحت کی ہے۔

### بُرَيْهُ الْقَابُ اور بُرَيْ تشبیهات کو مسلمان کیلئے استعمال کرنا

اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

وَلَا تلمِّزوا أَنفُسَكُمْ وَلَا تَنْبُوا بِالْقَابِ بِئْسَ لَاسْمُ الْفَسُوقِ بَعْدَ الْإِيمَانِ

اور آپس میں طعنه نہ کرو اور ایک دوسرے کے برے نام نہ رکھو کیا ہی برا نام ہے مسلمان ہو کر فاسق کہلانا۔

قال البيضاوى البز منختص باللقب السوء وفي القاموس التنايز التعابر والتداعى باللقب يعني  
لَا تدع بعضاكم بعضا للقب السوء قال البغوى قال عكرمة هو قول الرجل للرجل يا فاسق يا منافق  
يا كافر قال الحسن كان اليهودى والنصرانى يسلم فيقال له بعد اسلامه يا يهودى يا نصرانى  
فنهى عن ذلك - قال عطاء هو ان تقول لا خيك يا حمار يا خنزير وروى عن ابن عباس قال التنايز  
ان يكون الرجل عمل السيئات ثم تاب عنها فنهى ان يغير بما سلف من عمله (مظہری)

خلاصہ کلام یہ ہے کہ مونوں کو ایک دوسرے کو برے القاب دینے سے منع کیا گیا ہے کوئی شخص کسی دوسرے کو اے فاسق، اے کافر، اے منافق کہہ کر شے پکارے۔ اسی طرح اگر کوئی یہودی یا عیسائی اسلام قبول کر لے تو اسے اسلام قبول کر لینے کے بعد یہودی اور عیسائی نہ کہا جائے۔ اسی طرح کوئی شخص کسی اپنے دوسرے مسلمان بھائی کو اے گدھے، اے خنزیر نہ کہے۔ اسی طرح کوئی شخص گناہوں سے جب توبہ کر لے تو اسے توبہ کے بعد اس کے سابقہ گناہوں پر عار نہ دلائی جائے۔

اس سے واضح ہو گیا کہ مسلمانوں کو یہودی سے تشبیہ دینا اور یہودیوں کیلئے جو احادیث استعمال ہیں ان کو مسلمانوں کیلئے استعمال کرنا درحقیقت قرآن پاک کے حکم سے منہ موزنا ہے۔

سبز دنگ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو پسند تھا

ابن عباس گفت پیغمبر صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم را بہمنبر دیدم کہ خطبہ میکر دو بردھانے سبز پوشیدہ بود (شرح سفر السعادة) حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما فرماتے ہیں، میں نے پیغمبر صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو منبر پر دیکھا کہ آپ خطبہ دے رہے تھے اور سبز رنگ کی چادر آپ کے زیب تھی۔

اس سے پتا چلا کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے سبز رنگ کی چادر استعمال فرمائی لہذا سبز رنگ کی مخالفت سے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لباس شریف پر اعتراض لازم آئے گا۔

اعتراض..... نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے خالص سبز رنگ کی چادر یا خالص سرخ رنگ کا لباس استعمال نہیں فرمایا بلکہ سبز اور سرخ دھاریاں (لکیریں) کپڑے میں ہوتی تھیں۔

کیونکہ شیخ رحمۃ اللہ تعالیٰ نے اس کی وضاحت کرتے ہوئے فرمایا: برد سبز پر دلیست کہ دران خطوط سبز باشد نہ آنکہ سبز خالص بود چنانکہ برد سرخ نیز بایں معنی است (شرح سفر السعادة) سبز رنگ کی چادر کا یہ مطلب ہے کہ اس میں سبز لکیریں ہوتی تھیں یہ نہیں کہ وہ خالص سبز ہوتی تھی جس طرح سرخ چادر کا ذکر ملتا ہے اس کا بھی یہی مطلب ہے۔

جواب..... شیخ رحمۃ اللہ تعالیٰ نے اس کا جواب بھی خود ہی واضح طور پر ذکر فرمایا ہے۔ آپ کی پیش کردہ عبارت ملاحظہ ہو: وایں بیان واقع است نہ آنکہ سبز خالص پوشیدن حرام بود چنانکہ سرخ خالص - زیرا کہ به تحقیق ثابت شدہ است کہ دوست ترین رنگہا نزد آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بعد از پیاض حضرت بود (شرح سفر السعادة) یہ بیان واقع ہے یعنی نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے سبز دھاریوں والی چادر کو استعمال فرمایا اس کا یہ مطلب نہیں کہ خالص سبز لباس پہننا منع ہے جس طرح کہ سرخ خالص۔ اس لئے کہ تحقیق سے یہ بات ثابت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو سفید رنگ کے بعد خالص سبز رنگ بہت زیادہ پسند تھا۔ (شرح سفر السعادة، ص ۲۳۱ مطبوعہ مکتبہ نوریہ رضویہ سکھر) دوست ترین اور خطرہ کے الفاظ پر لگاہ کریں، بار بار پڑھیں، ان شانع اللہ یہ واضح ہو جائے گا کہ سفید رنگ کے بعد خالص سبز رنگ آپ کو بہت ہی زیادہ پسند تھا۔

عن انس قال كان احب الثياب الى النبي صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ان یلبسها الحبرة  
(متفق علیہ) (مکملۃ کتاب الملابس) حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم یعنی دھاریدار لباس پہننا  
پسند فرماتے تھے۔

ثم الحبرة نوع من برود الیمن بخطوط حمر و ربما تكون بخضر او زرق حبرة کا لفظ جو حمدی شیڈاک میں  
استعمال ہوا ہے۔ اس سے مراد یعنی چادریں ہیں، جن میں سرخ دھاریاں ہوتیں اکثر طور پر ان میں سبز دھاریاں ہوتیں یا  
نیلی دھاریاں ہوتیں۔

نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو یہ کپڑا اس وجہ سے پسند تھا کہ یہ سوتی کپڑا تھا اور نیس تھا۔

وقیل لكونها خضراء وهى من ثياب اهل الجنة وقد ورد انه كان احب الالوان اليه الخضراء على  
مارواه الطبراني في الاوسط وابن السنى وابونعيم في الطب (مرقاۃ، ج ۲۳۲ ص ۲۳۲) اور یہ بیان کیا گیا ہے کہ  
نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو وہ کپڑا اس لئے پسند تھا کہ اس میں بزرگ پایا جاتا تھا چونکہ بزرگ کا لباس یعنی لوگوں کا لباس ہو گا  
یہی پسند کی وجہ تھی۔

اور تحقیق سے یہ بات ثابت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو بزرگ بہت ہی زیادہ پسند تھا۔

آخرج ابن السنى وابونعيم کلاهما في طب النبي صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم عن انس قال كان احب  
الالوان الى رسول الله صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم الخضراء (مظہری، ج ۲ ص ۳۲) حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے  
ہیں رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو بزرگ بہت ہی زیادہ پسند تھا۔

ایک فوٹو شیٹ پہلک نظر سے گزرا جس میں مذکوٰۃ شریف سے ایک حدیث پاک کا نکس دیا گیا اور اس کا غلط ترجمہ شائع کر کے خبث باطنی کا ثبوت پیش کیا گیا۔ امت مسلمہ کو لڑانے کی ایک مذموم کوشش کی گئی۔ اور خصوصاً حدیث پاک کا غلط ترجمہ کر کے ناپاک جہارت کی گئی۔ خوف خدا کو بالائے طاق رکھ کر جھوٹ کا پلشہ تحریر کیا گیا۔

## حدیث پاک اور اس کا غلط ترجمہ

عن ابی سعید الخدري قال قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم يتبع الدجال من امتی سبعون الفا عليهم السیجان رواه فی شرح السنۃ (مذکوٰۃ باب العلامات نینین یہی الساخت، ج ۷، ص ۲۷)

میری امت میں سے ستر ہزار لوگ ہوں گے جو دجال کی ایجاد کریں گے جن پر بزرگ نگ کے عما مے ہوں گے۔  
سیجان کا لفظ شامل ہے بزرگی بزر چادر بزرگی پر۔

## غلط ترجمہ کرنے کی وجہ

یہ ترجمہ غلط کیا گیا ہے، اس کی تین وجہ ہو سکتی ہیں:-

اس کی ایک سب سے بڑی وجہ تو یہ نظر آتی ہے کہ دھوت اسلامی سے تعلق رکھنے والے حضرات بزرگ ہی باندھتے ہیں۔ ان کی بڑھتی ہوئی تعداد اور ان کو جو اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے اچھے اعمال کی توفیق حاصل ہے، اس پر حسد کرتے ہوئے حدیث پاک کے مفہوم کو بدل دیا گیا۔ یوں کہا جائے..... بزرگ ہی کو دیکھ کر کذاب جل اٹھے۔

دوسری وجہ یہ ہے کہ السیجان کے معنی کو سمجھنے سے مترجم قاصر رہا، کذب بیانی کا مرکب ہوا۔

تیسرا وجہ اسی مضمون کی دوسری حدیث جو مسلم شریف میں اور مذکوٰۃ کے اسی باب میں ہے اسے مہپانے کی ناکام کوشش کی گئی۔

عن انس عن رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم قال یتبع الدجال من یہود اصفہان سبعون الفا علیہم الطیالسہ رواہ مسلم (مختلقة باب العلامات بین یہی الساعۃ، ج ۵، ۳۷۵) حضرت اُس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، دجال کی تابعداری کریں گے، ستر ہزار اصفہان کے یہودی جن پر طیالسہ ہوں گی۔ تنبیہ ..... طیالسہ اور سیجان کے لفظ کا دونوں حدیثوں میں ایک ہی مطلب ہے۔ جسے میں ان شاء اللہ لفظ سے واضح کروں گا۔

### وضاحت حدیث

یتبع من الاتباع بتشدید الفاء ای یطبع لفظ یتبع میں تاء پر شد ہے اتباع سے لیا ہوا ہے جس کا معنی ہے اطاعت کرنا۔ اصفہان ہمزہ پر زبر بھی ہے اور زیر بھی، فاء پر زبر ہے فاء کی جگہ باء کا استعمال بھی ہے۔ شہر کا نام ہے جو عراق کے علاقہ میں ہے۔ بعض حضرات نے کہا اصفہان دو شہر میں۔ ایک خراسان میں ہے جو فاء کی جگہ باء کا استعمال کرتے ہیں۔ (واللہ اعلم بالصواب) حدیث پاک سے ایک بات تو یہ واضح ہوئی وہ قوم جو دجال کی تابعداری کرے گی۔ ان کی علامت بیان کی گئی کہ ان پر طیالسہ ہوں گی اور دوسری بات کہ وہ یہود ہوں گے اور تیسری بات کہ وہ اصفہان کے ہوں گے۔ ابھی دجال کا ظہور بھی نہیں کہ دجال کے قبیین تلاش کئے جائیں۔ دجال کا جب ظہور ہو گا تو اس کے قبیین بھی ذمکر چھپے نہیں رہیں گے۔

جب نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا وہ یہودی ہوں گے تو مسلمانوں پر اس حدیث کا اطلاق کیسے صحیح ہے؟

جب مصطفیٰ کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ارشادِ گرامی کے مطابق وہ اصفہان کے ہو گئے تو پاکستان کے ثابت کرنا کیسے صحیح ہو سکتا ہے؟ جب طیالسان کا ایک معین رنگ ہی نہیں بیان کیا گیا بلکہ تم رنگ بیان کئے گئے جس کی وضاحت ان شاء اللہ آتی ہے تو صرف بزرگ پر زور کیوں؟

ایک حدیث شریف میں طیالسہ استعمال ہے اور دوسری حدیث میں لفظ سیجان استعمال ہے دونوں کا ایک ہی مطلب ہے اس لئے ان الفاظ کی لغوی حیثیت پہلے دیکھیں پھر شارحین کی بحث کو دیکھیں تو مطلب واضح ہو جائے گا۔

الطالبان ضرب من الاوشهة يلبس على الكتف او يحيط بالبدن خال عن التفصيل والخياطة  
 او هو ما يعرف في العامية المصرية بالشال (فارسی مغرب تالستان اور تالشان) (المجم الوبیط)  
 طالسان ایک لباس ہے جو زینت کیلئے کندھے پر استعمال کرتے ہیں یا اس سے بدن کو ڈھانپتے ہیں۔ اس میں کوئی تفصیل نہیں ہوتی (کہ یہ حصہ بازو کیلئے ہے تو یہ پیٹ کیلئے وغیرہ) اور اس کی سلائی بھی نہیں ہوتی ( واضح ہوا کہ وہ چادر ہوتی ہے) یا یہ کہ مصر میں عام لوگ جسے شال کہتے ہیں، وہی طالسان ہے۔ اصل میں یہ لفظ فارسی ہے اور اصل میں تالسان یا تالشان تھا۔ عربی میں اسے طالسان بتایا گیا یعنی یہ لفظ مغرب ہے۔

الاطلس من الثياب الوسخ او ما في لونه طلسه (المجم الوبیط)

جس کپڑے میں میل ہو یا جس کا رنگ طلسہ (طاء پر پیش، لام ساکن) ہو، اسے اطلس کہا جاتا ہے۔

طلسه الغبرة الى السواد و مارق من السحاب

ٹیلا رنگ جو سیاہی مائل ہو اور پتکے بادلوں کا جو رنگ ہوتا ہے اسے طلسہ کہا جاتا ہے۔

المعجم الوبیط سے کی گئی بحث سے یہ واضح ہو گیا کہ طیالسہ جمع ہے طیالسان یا طالسان کی جس کا معنی ہے چادر، شال اور اس کا رنگ خاکستری سیاہی مائل ہوتا ہے۔

السيجان تصغير الساج، سویج، والجمع سیجان - ابن الاعربی السیجان الطیالسۃ السود واحدہ ساج ساج کی تصغير سویج ہے اور جمع سیجان ہے ابن الاعربی نے کہا السیجان سیاہ رنگ کی چادر وں کو کہا جاتا ہے۔ اس کا واحد ساج ہے۔

وفي حديث ابن عباس رضى الله تعالى عنهمَا ان النبى صلى الله تعالى عليه وسلم كان يلبس في الحرب من القلانس ما يكون من السيجان الخضر جمع ساج وهو الطیالسان الاخضر حضرت ابن عباس رضى الله تعالى عنهمَا کی حدیث میں ہے کہ بے شک نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جنگ میں ٹوپی پہننے تھے جو بزر سیجان سے بنی ہوتی تھی۔ سیجان ساج کی جمع ہے۔ بزر رنگ کی چادر کو بھی کہا جاتا ہے۔

الساج ضرب من الشجر يعظم جداً ويذهب طولاً وعرضًا وله ورق كبير (ج) سیجان (الحجم الوسيط)  
سیجان جمع ہے ساج کی۔ ساج ایک بہت بڑا درخت ہے جو طول و عرض میں پھیلا ہوا ہوتا ہے  
اور اس کے بڑے بڑے پتے ہوتے ہیں۔

ہماری زبان میں اسے ساگوان کہا جاتا ہے اس کی لکڑی بھی سیاہ ہوتی ہے۔

یہاں سے ایک اور بات سمجھ میں آئی کہ سیجان کا معنی ٹوپی کرنا غلط ہے کیونکہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ٹوپی پہننے تھے جو سیجان کی  
بنی ہوئی تھی۔ یہ نہیں کہ سیجان پہننے تھے جس کا معنی ٹوپی ہے۔ سیجان سبز رنگ کی چادر کو بھی کہتے اور سیاہ رنگ کی چادر کو بھی اور  
بھی ممکن ہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جو ٹوپی جنگ میں استعمال کرتے تھے وہ ساگوان کی لکڑی کی چھیل سے بنتی ہو۔

**وقيل الطيلسان المقور ينسج كذاك كان القلans تعمل منها او من نوعها (السان العرب)**

بعض حضرات نے بیان کیا سیجان (یہ سیجان کی بحث میں ہی ہے) اس طیلسان (چادر) کو کہتے ہیں جس پر سیاہ رنگ کا تار کوں  
لگایا ہوتا ہے اس سے وہ کپڑا بنا ہوا ہوتا ہے اسی تار کوں والے دھاگہ سے یا اس قسم کے سیاہ دھاگہ سے ٹوپیاں بھی بنائی جاتی تھیں۔  
اس سے ایک اور احتمال ثابت ہو گیا کہ وہ سکتا ہے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سیاہ رنگ کی ٹوپی جنگ میں استعمال فرماتے ہوں۔

**والساج الطيلسان الأخضر او الضخم الغليظ او الاسود او المقور ينسج كذاك ويه فسر حديث ابن عباس كان النبي صلى الله تعالى عليه وسلم يلبس فى الحرب من القلans ما يكون من السيجان وفى حديث ابي هريرة اصحاب الدجال عليهم السيجان (تاج العرب) ساج سبز رنگ کی چادر کو  
کہا تا جاتا ہے (نہایہ میں اسی معنی سے ابتداء کی گئی ہے) ساج موئے کپڑے لفاف وغیرہ پر بھی بولتے ہیں اور ساج سیاہ رنگ کی  
چادر کو بھی کہتے ہیں ساج تار کوں والے سیاہ دھاگہ سے بننے ہوئے کپڑے کو بھی کہتے ہیں۔**

اس کی وضاحت حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی حدیث سے بھی ملتی ہے جس میں یہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جنگ میں  
ٹوپی پہننے تھے جو سیجان کی بنی ہوئی تھی۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی حدیث میں ذکر ہے کہ دجال کی تابع داری کرنے والوں پر سیجان ہوں گی اور لغوی تحقیق میں بیان کیا جا پکا ہے کہ سیجان کا معنی سیاہ رنگ کی چادر، تار کوں ملے ہوئے دھاگہ سے تی ہوئی چادر اور بزرگ کی چادر ہے تو صرف بزرگ ثابت کرنا کس طرح دُرست ہے؟

## عمامہ معنی کرنا کیسے صحیح ہے؟

وَقَبْلَ السَّاجِ الطِّيلِسَانِ الْمَدُورِ وَيُطْلَقُ مَجَازًا عَلَى الْكَسَاءِ الْمَرْبَعِ (تاج العروس) اور بیان کیا گیا ہے کہ ساج گول چادر کو کہا جاتا ہے اور مجازی طور پر مرلح (چورس) چادر کو بھی کہا جاتا ہے۔

اب ذرا خود فیصلہ کریں کہ حقیقی معنی کو چھوڑ کر مجازی معنی کی کیا ضرورت پڑ رہی ہے اور وہ بھی مرلح چادر تک مجازی معنی کیا جاسکتا ہے پکڑی معنی کرنا تو مجازاً بھی دُرست نہیں۔

اعراض..... سیجان کا معنی سیاہ چادر کرنا تو غریب ہے۔ سیاہ رنگ کی چادر والا معنی لے کر کیسے بحث کی جاسکتی ہے؟

جواب..... قلت قالت ابن الاعرابی السیجان الطیالسۃ السوڈ و احدها ساج فکیف یکون مع هذا النقل غریبا (تاج العروس) ابن اعرابی نے کہا ہے سیجان سیاہ چادروں کو کہا جاتا ہے سیجان کا واحد ساج ہے پھر انہوں نے اشعار نقل فرمائے جن میں ساج استعمال ہے تو غریب کیسے کہا جاسکتا ہے۔

## منجد عربی، اردو کو دیکھئے

’الساج‘ (ساکھو کا درخت) ’ج سیجان‘ ’واحد ساجة‘ (کشادہ، گول چادر) ’کساء مسرج‘ (گول چادر) ’طلس (س) طلسا‘ - ’طلس (ک) طلسۃ‘ (خاکستری رنگ کا ہونا) - ’الطلس‘ (کالی چادر) - ’الطلس‘ (محوشہ تحریر، میلا کپڑا) - ’الطلسۃ (خاکستری رنگ)‘ - ’طیلسان‘ (بزر چادر جس کو علماء و مشائخ استعمال کرتے ہیں)۔

سیجان اللہ ا صاحب لفت اور مترجمین علماء نے تو طیلسان کو معنی علماء و مشائخ کی بزر چادر بیان کیا لیکن مختصین نے طیلسان جو یہودیوں کا خاص لباس تھا اسے مسلمانوں کیلئے صرف مسلمان نہیں بلکہ اللہ کی راہ میں چلنے والوں کیلئے استعمال کر کے حدیث پاک کا مفہوم بدل دیا ہے اور بزر عمامہ پر انطباق کر کے اپنی عاقبت خراب کی ہے۔

مسلم شریف کی وہ حدیث جس میں واضح طور پر ذکر ہے کہ وہ اصفہان کے ستر ہزار یہودی ہوئے گے جو دجال کی تابعداری کریں گے ان پر طیالیس (خاکستری چادریں) ہوں گی۔ اس پر حاشیہ دیکھیں:

الطيالسة جمع الطيلسان وهو مغرب تالسان وهو ثوب معروف وقد احتاج ابن القيم على ذم ليس الطيلسان بهذا الحديث وبما روى عن انس انه رأى جماعة عليهم الطيلسة فقال ما اشبهه هولاء ييهود خيبر و اجاب عنه في فتح الباري ان الطيلسة في ذلك الوقت كان من شعار اليهود فانكر ذلك انس ثم ارفع - في هذه الاذمنة فتدخل في عموم المباحثات وقد ثبت في احاديث كثيرة التطليس والتقنع عن رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم و الصحابة (المعات، مرقة)

طیالسہ جمع ہے طیلسان کی، یہ فارسی لفظ تالسان سے عربی بنایا گیا ہے یہ ایک مشہور و معروف کپڑا ہے ابن قیم نے طیلسان کے استعمال کی اسی حدیث کے ذریعے نہت ثابت کی۔ اسی طرح ایک اور حدیث کو بھی اس نے اپنے موقف پر دلیل بنایا ہے کہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے چند لوگوں کو دیکھا جنہوں نے طیالیس اور چمی ہوئی تھیں تو آپ نے فرمایا کہ یہ تو خیبر کے یہودیوں سے بہت ہی مشابہت ہے۔ فتح الباری میں اس کا جواب یہ دیا گیا ہے کہ اس وقت طیلسان کا استعمال یہودیوں کی نہ بھی علامت تھی ان کی مشابہت کی وجہ سے حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اسے ناپسند کیا۔ اب جب اس زمانہ میں طیلسان کا استعمال عام ہو گیا یہودیوں کی خاص علامت نہ رہی تو عام مباح چیزوں کی طرح اس کا حکم بھی ہو گیا۔ کثیر احادیث میں نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور صحابہ کرام علیہم الرضوان کا طیلسان کا استعمال ثابت ہے۔ (طیلسان کے معنی تفصیلی طور پر ذکر کر دیجئے گئے ہیں)

اور اسی طرح آپ سے اور صحابہ کرام سے قناع کا استعمال بھی ثابت ہے قناع کا معنی اور ڈھنی اور دوپٹہ ہے۔

اس بحث سے بھی واضح ہوا کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اور آپ کے صحابہ کرام علیہم الرضوان نے بزرگ کی چادر کو استعمال کیا اس لئے بزرگ کی چادر پر طعنہ زنی جہالت و حماقت ہے اور بزرگ مامہ پر اس انطباق اس پر مستزاد ہے۔

احادیث مذکورہ کے معروف ترجمہ سے استدلال ایک قدیم ترجمہ دیکھئے  
وہ حدیث مبارکہ جو شرح النہ کے حوالے سے مشکلہ میں مذکورہ ہے جس میں سیجان کا ذکر ہے اور جس کا ترجمہ شخصیں نے غلط کیا  
ہے اس کے ایک پر انے ترجمہ کی طرف توجہ کریں۔ یہاں لئے حوالہ دیا جا رہا ہے کہ اس ترجمے کو موجودہ دور کے مسلکی تعصبات سے  
قبل لکھا گیا ہے اور اسے معترضین کے ہم خیال بھی مانتے ہیں:

روایت ہے ابی سعید خدری سے کہا کہ: فرمایا رسول خدا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے متابعت کریں گے دجال کی میری امت میں شر ہزار  
کے اوپر ہوں گی (ان کے) سیاہ چادریں۔ (الرحمۃ المحدّۃ ترجمۃ المشکلۃ۔ مطبع القرآن والنساء امر ترجمہ درائع الرائع، ص ۱۱۹)

ایک ترجمہ سے دوسری حدیث کو دیکھیں جو مسلم شریف کی حدیث ہے جس میں طیالسہ کا لفظ استعمال ہے۔

روایت ہے انس سے کہ نقل کی رسول خدا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے کہ فرمایا چیزوی کریں گے دجال کی یہود اصفہان سے شر ہزار کے  
ان پر سیاہ چادریں ہوں گی۔ (ص ۱۱۲ حوالہ مذکور)

## مظاہر حق کو دیکھیں

شرح النہ کی حدیث جس میں سیجان کا ذکر ہے جس کا ترجمہ غلط کیا گیا ہے۔ اس کا ترجمہ اور وضاحت مشکلہ شریف کی شرح  
منظہر حق ص ۳۲۰ پر دیکھیں، وہ یہ ہے: اور روایت ہے ابی سعید خدری کہ کہا فرمایا رسول خدا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے متابعت کریں گے  
دجال کی میری امت میں سے شر ہزار کے ان پر ہوں گے سیجان کے قسم پہناؤے کی ہے یہ نقل کی بخوبی نے شرح النہ میں۔

ف: سیجان زیر سین مہملہ اور جرم یا سے کہ بعد اس کے جسم ہے جمع سانج ہے جیسے تجان جمع تاج کی بمعنی طیلان سبز یا سیاہ کے۔

تنبیہ ﴿ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے تمام لکفار اور مسلمانوں کو تبلیغ احکام کی ہے اللہ تعالیٰ کے احکام پہنچانے کے لحاظ  
سے اور حق راہ کی دعوت دینے کے لحاظ سے آپ کی امت کو امت دعوت کہا جاتا ہے۔ جس میں کافر بھی داخل ہیں اور آپ صلی اللہ تعالیٰ  
علیہ وسلم کے ارشادات کو صرف مسلمانوں نے قبول کیا ہے اس لحاظ سے آپ کے مسلمانوں کی امت کو امت اجابت کہا جاتا ہے  
اب اس تمهید کے بعد یہ بھیں:

امتی ای امة الاجابة او الدعوة وهو الا ظهر لما سبق انهم من یہود اصفہان (مرقاۃ، ج ۱۰ ص ۲۱۷)

حدیث شریف میں جو ذکر ہے میری امت میں سے اس سے مراد امت اجابت ہے یا امت دعوت؟ صحیح بات یہ ہے کہ  
اس سے مراد امت دعوت جو لکفار کو بھی شامل ہے اس لئے پہلے حدیث مسلم میں گزر چکا ہے کہ وہ لوگ جو دجال کی تابع داری  
کریں گے وہ اصفہان کے یہود ہوں گے۔

مسلم شریف جس میں واضح طور پر موجود ہے کہ دجال کی تابعداری کرنے والے اصفہان کے یہود ہوں گے اس کی سند قوی ہے۔ لیکن شرح النہ کی یہ حدیث سند کے لحاظ پر ضعیف ہے: **قبل فی سندہ ابوہارون و هو متروک** (مرقاۃ، ج ۱۰ ص ۲۱۷)

بیان کیا گیا ہے کہ اس کی سند میں ابوہارون ہے جو متروک ہے اس بحث سے یہ واضح ہو گیا کہ مطلقاً آپ کی امت سے مسلمان مراد نہیں بلکہ یہود ہی مراد ہیں جس کا ذکر دوسری حدیث میں ہے جو سند کے لحاظ سے اس سے قوی ہے۔

### راقم کا خیال

طیلسان اور سیجان کے معانی میں یہ واضح ہو چکا ہے کہ بزر چادر کو بھی کہا گیا سیاہ رنگ کی چادر کو بھی کہا گیا اور تار کوں لگے ہوئے دھاگہ سے تیار چادر کو بھی کہا گیا ہے بلکہ جو پہلے گزر چکا ہے کہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ طیلسن میں استعمال کرنے والوں کو یہود خبر سے تشییہ دی اس کے متعلق مظاہر حق میں بیان کیا گیا ہے کہ ایک وقت شعار یہود سے ہو اور حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا انکار کرنا اس سبب سے ہو، یا یہ کہ را قم کا اس پر موقف یہ ہے کہ دجال کے قبیلین کی چادر وں کے رنگ ایسے ہوں گے جو بزر، سیاہ اور زرد کی آمیزش سے خاکستری زردی مائل رنگ ہوتا ہے۔

یہ قول سب اقوال کا جامع ہے اس طرح مترجمین، شارحین نے جو مختلف رنگ تحریر کئے ہیں ان میں کوئی اختلاف اور کوئی تعارض نہیں بلکہ وہ ایسا رنگ ہو گا جو سب رنگوں کا مجموعہ ہو گا اگر نہ سمجھ آئے تو دوپتے رنگے والوں سے جا کر پوچھ لیں اور دیکھ لیں کہ ان تینوں رنگوں کے مجموعہ سے کون سا رنگ بنتا ہے۔

## حروف آخر

دجال کی تابعداری کرنے والی دو حدیثیں ہیں ایک حدیث مطلق ہے اور ایک حدیث میں یہ ذکر ہے کہ وہ اصفہان کے یہود ہوں گے۔ جس حدیث میں یہ ذکر ہے کہ دجال کی تابعداری کرنے والے اصفہان کے یہود ہوں گے وہ سند کے لحاظ پر قوی ہے جبکہ دوسری کے ہارون کے متروک ہونے کے سبب ضعف کا قول کیا گیا ہے لہذا دوسری حدیث سے بھی مراد یہود ہی ہیں۔ تمام شارحین کا اس پر اتفاق ہے کہ دونوں حدیثوں کا مطلب ایک ہی ہے۔

ایک حدیث میں طیالسنه آیا ہوا ہے اور ایک میں سیجان ان دونوں لفظوں کا ایک ہی معنی مراد ہے طیالسان کا حقیقی معنی گول چادر، شال ہے۔ اور مجازی معنی مرلح چادر ہے۔ طیالسان کا معنی نوپی نہیں بلکہ طیالسان سے نبی ہوئی نوپی رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جنگ میں استعمال کی۔ طیالسان یا ساج جس کی جمع سیجان ہے گپڑی معنی نہیں ہاں بعض اوقات انسان چادر کو گرمی وغیرہ سے بچاؤ کیلئے سر پر کھلیتا ہے۔ اس طرح سر پر استعمال کہیں مل سکتا ہے۔ بزرگ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور صحابہ کرام علیہم الرضوان نے پسند فرمایا ہے اور بزردار یہار کو استعمال فرمایا ہے بزرگ کا لباس جنتیوں کا ہو گا بزرگ کی چادر میں علماء و مشائخ نے استعمال کی ہیں۔ طیالسان کے تین رنگ اہل لغت نے بیان کئے ہیں: بزر، سیاہ، زرد۔

حدیث کا غلط معنی جان بوجھ کر کرنا جرم عظیم ہے، کذب بیانی ہے، اپنے آپ کو گنہگار کرنا لازم آتا ہے، حدیث پاک کا واضح مفہوم وہی ہے جو دونوں حدیثوں کا مجموعی مفہوم ہے، طیالسان کا رنگ وہی صحیح ہو گا جو تینوں رنگوں کا مجموعہ ہے۔ اب حدیث پاک کا سیدھا مفہوم یہ ہے کہ دجال کی تابعداری کرنے والے اصفہان کے سڑ ہزار یہود ہوں گے ان کے اوپر خاکستری زر درنگ کی شالیں ہو گی۔

خدار اکسی کی مخالفت میں قرآن پاک اور حدیث پاک کا مفہوم نہ بد لیں، یہ طریقہ یہود و نصاریٰ کا ہے۔ اسلام کی بغاوت کرنے والے، اسلام کی تعلیمات کا مزاح اڑانے والے، قرآن و حدیث کو اپنے مطلب کے مطابق کرنے والے یہود و نصاریٰ کے آلہ کار کافی مقدار میں پاکستان میں موجود ہیں۔ علماء کا یہ کام نہیں کہ وہ انداز تبلیغ ایسا اختیار کریں جسے دیکھ کر لوگ اسلام اور علماء سے دور بھاگیں۔

عمامہ (پگڑی) سنت مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہے

السنت الزوائد تارکہا لا یستوجب اساعۃ کسیر النبی فی لباسہ و قعوہ و قیامہ فان هولاہ کلہا لا تصدر منه علی وجہ العبادۃ وقصد القریۃ بل علی سبیل العادۃ فانہ کان یلبس جبة حمراء و خضراء و بیضاء طویل الکمین وریما بلبس عمامة سوداء و حمراء و کان مقدارہا سبعة اذرع او اثنی عشر ذراعاً او اقل او اکثر و کان یقعد محبتاً تارة و مربعاً للعذر و علی هیئتہ التشهد اکثر فهذا کلہا من سنن الزوائد یثاب المرء علی فعلها ولا یعاقب علی تركها و هو فی معنی المستحب الا ان المستحب ما احبه العلماء و هذا ما اعتادہ النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم (نور الانوار، ج ۱۶۷)

الا ان المستحب الخ فی الدر المختار و یسمی مندو با و ادبا و فضیلۃ و هو فعله علیہ الصلة والسلام مرہ و ترکه اخیری وما احبه السلف (قر الاتمار)

سنن غیر مؤکدہ کے تاریک کو گناہ کا مرکب نہیں کہا جا سکتا جیسا کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی عادت شریفہ لباس، بیٹھنے اور کھڑے ہونے میں تھی یہ تمام کام نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے بطور عبادت صادر نہیں ہوئے تھے بلکہ بطور عادت صادر ہوئے تھے۔ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جب بھی آسمجھوں والا سرخ (دھاریدار) اور سبز (دھاریدار) بھی استعمال فرمایا اور سفید رنگ کا بھی استعمال فرمایا۔

آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے عمامہ سیاہ رنگ کا اور سرخ (دھاریدار) بھی استعمال فرمایا اس کی لمبائی سات ہاتھ بھی ثابت ہے اور بارہ ہاتھ بھی، قلیل مقدار اور کثیر مقدار بھی ثابت ہے۔

نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے احتباء کے طور پر بیٹھنا بھی ثابت ہے یعنی سرین کو زمین پر رکھنا اور پنڈلیوں کو کھڑا کرنا اور ان پر کپڑے کا گھیرا گانا احتباء کہلاتا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے چوکیڑی مار کر بیٹھنا بھی ثابت ہے اگرچہ صاحب نور الانوار نے وجہ عذر چوکیڑی مار کر بیٹھنے کا ذکر کیا ہے لیکن فقرہ کی دیگر کتب شامی وغیرہ میں مطلقاً ثابت کیا گیا ہے عذر کی کوئی قید نہیں نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے تشهد کے حال کی طرح بیٹھنا بھی ثابت ہے۔

یہ تمام کام سنن غیر مؤکدہ ہیں جن کے کرنے پر ثواب اور چھوڑنے پر کوئی گناہ نہیں۔ مستحب کا بھی سہی حکم ہے۔ سنن غیر مؤکدہ اور مستحب میں یہ فرق ہے کہ سنن غیر مؤکدہ وہ ہے جو نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی عادت شریفہ تھی (یا آپ نے عبادت کے طور پر کوئی کام چند مرتبہ کیا ہوا اور زیادہ مرتبہ چھوڑا ہو) لیکن مستحب وہ ہے جسے علماء نے پسند کیا ہو۔

دریختار میں ہے کہ مستحب، مندوب، ادب، فضیلۃ عام ہے۔ سنن غیر مؤکدہ پر بھی اطلاق ہو سکتا ہے اور سلف صالحین نے جسے پسند کیا ہوا سے بھی مستحب کہا جا سکتا ہے لیکن اسے سنن غیر مؤکدہ نہیں کہا جا سکتا۔

روی القضاوی والدیلمی فی مسند الفردوس عن علی کرم اللہ وجہہ مرفوعا  
 العمائیم تیجان العرب (مرقاۃ، ج ۲۵۰ ص ۲۵۰)  
 پکڑیاں عرب کے تاج ہیں۔

و روی الدیلمی عن ابن عباس العمائیم تیجان العرب فاذا وضعا عزهم  
 حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مروی ہے پکڑیاں عرب کا تاج ہیں  
 جب وہ پکڑیاں اپنے رسول پر رکھتے ہیں تو وہ اپنے رسول پر عزت کے تاج سجا لیتے ہیں۔

### نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے عمامہ کی لمبائی

جیسا کہ پہلے نور الانوار سے بیان کیا گیا ہے وہی علامہ نووی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے بھی بیان فرمایا:

انہ کان لہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم عمامۃ قصیرۃ و عمامۃ طویلۃ و ان القصیرۃ

کانت سبعة ازدع والطويلة اثنى عشر ذراعا (مرقاۃ، ج ۲۵۰ ص ۲۵۰)

نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی پکڑی مبارک چھوٹی بھی ہوتی تھی اور لمبی بھی، چھوٹی سات ہاتھ اور لمبی پارہ ہاتھ ہوتی تھی۔

یاد رہے کہ ایک ذراع (ہاتھ) چوبی انگلیوں کی تعداد کے برابر ہے جو موجودہ پیانوں کے لحاظ سے تقریباً ذیڑھفت بنتا ہے۔ اس طرح سات ہاتھ والی پکڑی سائز ہے تین گز جبکہ پارہ ہاتھ لمبی مقدار چھ گز بنے گی اور میثروں میں بالترتیب سوا تین اور سائز ہے پانچ میٹر تقریباً ہوگی۔

تاہم اس بحث میں علامہ علی قاری رحمۃ اللہ علیہ نے بیان فرمایا کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے زیادہ طور پر اعتدال کو مد نظر رکھا۔ بہت چھوٹی پکڑی سر کو دھوپ وغیرہ سے نہیں بچا سکتی اور زیادہ لمبی تکلیف دہ ہے اسلئے سات ہاتھ لمبائی پر زیادہ اختیار کیا گیا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے عمامہ کا ایک شملہ

عن ابن عمر قال کان رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اذا اعتم سدل عمامته

بین کتفیہ۔ 'رواه الترمذی و قال هذا حديث غريب' (مکملۃ کتاب الملابس)

سدل ای ارسل وارخی عمامتہ ای طرفہا الذی یسمی العلامۃ والعذبة (مرقاۃ، ج ۸ ص ۲۲۹)

حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مروی ہے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جب عمامہ باندھتے تھے تو اس کی طرف (کنارے) کو دونوں کندھوں کے درمیان لٹکا دیتے تھے یعنی آپ کے عمامہ کا ایک شملہ ہوتا تھا اور وہ دونوں کندھوں کے درمیان ہوتا تھا۔

ابن عبدالسلام کہتے ہیں میں نے حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے پوچھا، نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کس طرح عمامہ باندھتے تھے؟ تو آپ نے فرمایا..... یدیر کور للعمامۃ علی راسہ و یفرشہا من ورائہ ویرخی لہ ذواۃ بین کتفیہ

(الوقاء لابن جوزی، مرقاۃ، ج ۸ ص ۲۲۹) کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے سر مبارک پر عمامہ کو گول طور پر پیٹتے تھے اور پیچھے سے اسے بٹھا دیتے تھے اور شملہ اپنے دونوں کندھوں کے درمیان چھوڑ دیتے تھے۔

نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے عمامہ کے دو شملے

فی روایۃ ارسلہا بین یدیہ و من خلفہ

ایک روایت میں یہ مذکور ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ایک شملہ آگے لٹکاتے تھے اور ایک پیچھے۔

عن عبد الرحمن بن عوف قال عمنی رسول اللہ ﷺ فسدلها بین یدی و من خلفی 'رواه ابو داؤد'

عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مجھے پگڑی باندھی اور اس کا ایک شملہ آگے رکھا اور ایک پیچھے رکھا۔

قال ابن العلک ای ارسل لعمامتی طرفین احدهما علی صدری والاخری من خلفی

بیان کردہ حدیث کی شرح میں ہی ابن ملک رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے بیان فرمایا کہ مطلب یہ ہے کہ آپ نے میری پگڑی کی دو طرفیں لٹکائیں ایک میرے سینہ پر اور دوسری طرف میرے پیچھے۔

مختصر واضح ہوا کہ دو شملے رکھے.....

عبد الرحمن بن عوف یقول عمنی رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

فسدلها بین یدی و من خلفی 'رواه ابو داؤد'

حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے مجھے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے پگڑی باندھی (اس کے دو شملے رکھے) ایک میرے آگے کی طرف لٹکایا اور دوسرے میرے پیچھے کی طرف۔

عن علی کرم اللہ وجہہ انه ﷺ عممه بعمامۃ و اسدل طرفیہا علی منکبیہ (مرقاۃ، ج ۸ ص ۲۲۹)

حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے بے شک انہیں رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے پگڑی باندھی

(اور اس کے دو شملے رکھے) ایک شملہ ایک کندھے پر اور دوسرے کندھے پر۔

وقد ثبت فی السیر بروايات صحیحة ان النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کان یرخی علامتہ احیاناً بین کتفیہ و احیاناً یلیس العمامۃ من غیر علامۃ فعلم ان الاتیان بلکل واحد من تلک الامور سنت (مرقاۃ، ج ۸ ص ۱۵۰)

سیر کی بحث میں روایات صحیحہ سے ثابت ہے بے شک نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بھی اپنے کندھوں کے درمیان شملہ رکھتے تھے اور بھی بغیر شملہ کے ہی پکڑی باندھتے تھے۔ معلوم ہوا کہ غیروں صور تیس سنت ہیں، خواہ ایک شملہ رکھے یا ایک شملہ بھی نہ رکھے۔

بعض حضرات نے بغیر شملہ کے مکروہ کہا ہے لیکن اگر شملہ سنت موقودہ ثابت ہو تو پھر کراہیت کی بات ہے اگر سنت موقودہ نہ ثابت ہو سکے تو خلاف اولیٰ ہے۔ (مدارج)

لیکن ملاعلیٰ قاری رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے نزدیک بغیر شملہ کے بھی سنت میں داخل ہے۔ (واللہ اعلم بالصواب)

### شملہ کی لمبائی

علماء فرماتے ہیں کہ کم سے کم شملہ چار انگل ہے اور زیادہ نصف کرتک اس سے زیادہ اسے اسے داخل ہے جو مکروہ ہے۔ (مدارج النبوۃ، ج ۱، بحث عمامۃ نبوی)

### شملہ کی ایک اور صورت

شملہ میں تحدیک بھی ثابت ہے تحدیک یہ ہے کہ شملہ کو باعین جانب سے تالو اور ٹھوڑی کے نیچے سے نکال کر دینی جانب عمامہ میں انکالیں۔ (مدارج النبوۃ بحث عمامۃ نبوی)

حضرت علامہ مولانا محمد شفیع اکاڑوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے جناب فقیر اعظم استاذ العلماء حضرت علامہ مولانا نور الدین بصیر پوری رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے مندرجہ ذیل سوالات کے متعلق فتویٰ طلب کیا آپ نے اس کا بہت مفصل جواب تحریر فرمایا جو تقریباً آنٹھ صفحات پر مشتمل ہے اس کو میں مختصر اور آسان لفظوں میں بطور خلاصہ پیش کر رہا ہوں:-

سوال نمبر ۱..... کیا فرماتے ہیں علماء دین و مفتیان شرع میں اس مسئلہ کے بارے میں کہ کیا صرف ٹوپی پہن کر نماز پڑھنا مکروہ ہے؟

سوال نمبر ۲..... اور کیا نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم یا صاحبہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے صرف ٹوپی پہن کر نماز پڑھنا فعلًا یا قولًا ثابت ہے؟

سوال نمبر ۳..... کسی حدیث شریف میں آیا ہے کہ فقط ٹوپی پہن کر نماز پڑھنے سے ایک نماز کا اور ٹوپی بمعنی عمامہ پاندھ کردا کرنے سے ستر ہزار نماز اندھا اب ملتا ہے؟ نیز کیا یہ حدیث صحیح ہے؟

### جوابات کا خلاصہ .....

قرآن کریم و حدیث پاک اور فقہ حنفی سے روز روشن کی طرح واضح ہے کہ اہل اسلام کی ٹوپی (مثلاً قادری ٹوپی) پہن کر نماز پڑھنا ہرگز ہرگز مکروہ نہیں بلکہ نسبتاً پسندیدہ و مستحسن ہے۔ قرآن کریم میں ہے:

یَبْنِي آدَمَ خَذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ  
أَيْ اولادِ آدَمَ اپنی زینت حاصل کرو ہر مسجد کے نزدیک۔

زینت سے مراد وہ لباس ہے جو جسم انسانی کے ضروری پوشیدنی حصوں کا ستر کر سکے اور مسجد سے مراد ہے: **ان المراد من الزينة الثياب الموارى للعورة والمراد من المسجد هو الصلاوة** (تفسیرات احمدیہ ص ۳۷۲، الکلیل ج ۲۲ ص ۱۰۰)

واضح ہوا کہ نماز میں ایسی زینت ہوئی چاہئے جو شرعاً جائز ہے اس سے پتا چلا کہ قیص، عمامہ وغیرہ مستحب ہیں اور خصوصاً نگفے سر نماز ادا کرنا مکروہ ہے۔

تکرہ الصلوٰۃ مکشوف الرأس لان فيه ترك اخذ الزينة المأمور بها مطلقاً (ازمذیۃ، غذیۃ صغیری)

نگفے سر نماز اس لئے مکروہ ہے کہ اس میں زینت کی ترک لازم آتی ہے جس کا مطلقاً ذکر کیا گیا ہے۔

تمام فقهاء کرام نے صراحتہ ٹوپی کا ذکر کیا ہے، صاحب دریخا فرماتے ہیں:

ان رفع العمامة او القلنسوة بعمل قليل اذا سقطت افضل من الصلوة مع كشف الرأس (دریخا)

بے شک عمل قليل سے مر سے گرنے والی گھڑی یا ٹوپی کو اٹھانا اور سر پر رکھنا افضل ہے بہت ننگے سر کے۔

کان صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم یامر بستر الرأس بالعمامة او القلنسوة وینهی  
عن کشف الرأس فی الصلوة (کشف العرہ للشراطی، ج اص ۸۷)

نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم حکم فرماتے تھے کہ نماز میں سر کو گھڑی یا ٹوپی سے ڈھانپ کر کھا جائے  
اور ننگے سر نماز ادا کرنے سے آپ منع فرماتے تھے۔

کان یلبس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم القلانس تحت العمائم و بغير العمائم و یلبس العمائم بغير  
القلانس (کنز العمال ج ۲۲ ص ۲۲ جامع الصیفی ج ۲ ص ۲۳ و حکمہ انبیاء الحلبیہ ج ۲ ص ۳۶۲، المدخل لابن الحاج، زاد المعاد، سفر السعادة، شرح سفر السعادة)

نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے گھڑی کے نیچے ٹوپی اور ٹوپی بغير گھڑی کے اور گھڑی بغير ٹوپی کے استعمال فرمائی۔

روی ان النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کان له قلانس یلبسها وقد صح ذلك  
اقول الظاهر ان المراد یلبسها بغير عمائم (تکملۃ المحرر، ج ۲۸ ص ۳۸۲ و حکمہ انبیاء الحلبیہ)

بے شک نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ٹوپیاں تھیں جن کو آپ پہن کرتے تھے  
یہ بات پایہ صحیت تک پہنچی ہوئی ہے اور مراد بھی اس سے ٹوپی کا استعمال بغير گھڑی کے ہے۔

المستحب ان یصلی الرجل فی ثلاثة اثواب قميص و ازار و عمامة (عامیگیری، ج اص ۳۱)

مستحب یہ ہے کہ مرد نماز کو تین کپڑوں میں ادا کرے۔ قمیص، چادر اور گھڑی میں۔

اعتراض..... ترمذی اور ابو داؤد میں حدیث مذکورہ ہے:

ان فرق ما بیننا و بین المشرکین العمائیم علی القلنس  
بے شک ہمارے اور مشرکوں کے درمیان فرق گھڑیوں کو ٹوپیوں پر باندھنے سے ہوتا ہے۔

اس حدیث سے تو واضح ہوا کہ ٹوپی پہننا طریقہ مشرکین ہے اور گھڑی اور ٹوپی دونوں کا استعمال یا صرف گھڑی کا استعمال جس طرح بعض روایات میں ہے وہی مسنون ہے۔

علامہ علی قاری رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے صرف ٹوپی کی علامت کفار ہی قرار دیا ہے۔ جیسا کہ مرقاۃ نج ۸۸ ص ۱۵۰ میں ہے:  
جواب..... یہ حدیث ضعیف ہے اس سے علامت کفر ثابت کرنا ممکن نہیں، ترمذی نے خود ہی بیان کیا ہے:

و استادہ لیس بالقائم ولا تعرف ابا الحسن العسقلانی ولا ابن رکانة

اس حدیث میں ابو الحسن عسقلانی اور ابن رکانہ راوی دونوں ہی مجبول ہیں لہذا یہ حدیث ضعیف ہے۔ علامہ قاری رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی سختی بے جا اور بلا دلکش ہے۔

حدیث کے متعلق استثناء کا جواب یہ ہے کہ جس حدیث کے متعلق سوال نمبر ۳ میں پوچھا گیا ہے وہ تو کہیں نہیں مل سکی البتہ یہ میں:

رکعتان بعمامة خير من سبعين ركعة بلا عمامة (کنز العمال، نج ۸۸ ص ۱۹)  
عمامة کے ساتھ دو رکعت ادا کرنا بغیر عمامة کے ستر رکعت ادا کرنے سے افضل ہے۔

الصلوة تطوع او فريضة بعمامة تعدل خمسا و عشرين صلوة بلا عمامة

و جمعة بعمامة تعدل سبعين جمعة بلا عمامة (کنز العمال، نج ۸۸ ص ۱۹)

لعل نماز ہو یا فرض ہو بغیر گھڑی کے کچھیں رکعت ادا کرنا اور گھڑی سے ایک رکعت ادا کرنا برابر ہے  
اور جمعہ کی ستر نماز میں بغیر گھڑی کے ادا کرنا اور گھڑی سے ایک ادا کرنا برابر ہے۔

حرف وہ ٹوپی پہننا جائز ہے جو گفار کا شعار ہواں کے بغیر ہر قسم کی ٹوپی پہننا جائز ہے۔ پکڑی بغیر ٹوپی کے، پکڑی بمعنی ٹوپی کے اور ٹوپی بغیر پکڑی کے سب صورتیں جائز ہیں البتہ عمامہ کا استعمال افضل ہے سنت غیر موکدہ ہے باعث ثواب ہے اس کا تاریک گنہگار نہیں۔

## متحب پر جری عمل کرانا کیا باعث ثواب ہے؟

## لمحات فکر

دل بدلتے چائیں تاکہ لوگ محبت سے عمامہ استعمال کریں جس سے رقم کو ثواب نظر نہیں آتا۔ ترک فرائض پر پہلے عمل کرانا ضروری ہے۔ تاریکین صلوٰۃ کی طرف پہلے نظر کھی جائے۔ تارک واجبات پر دوسری نظر کی ضرورت ہے اس لئے جماعت سے نماز اداہ کرنے والوں کو تنبیہ کرنا بھی ضروری ہے۔ ترک سنت موکدہ پر تیسری نظر ہو۔ جو لوگ سنت کے مطابق داڑھیاں نہیں رکھتے ان سے سنت موکدہ کی تجھیل کرائی جائے۔ متحبات کی طرف چھوٹے درجہ میں توجہ کی ضرورت ہے اب عمامہ باندھنے کی ترغیب دینا یا حکم دینا بھی متحسن امر ہے۔ صرف یہ نہ کہ نماز کوئی پڑھے یا نہ پڑھنے کی پابندی کرے یا نہ کرے داڑھی سنت کے مطابق رکھے یا نہ رکھے البتہ عمامہ سر پر سچائے رکھے۔

رقم کو یہ طریقہ بھی کہیں سے نہیں سمجھا آیا، رقم کا وہی خیال ہے جو ابھی چند سطروں میں بیان کر دیا گیا۔ فرائض پھر واجبات پھر سنت موکدہ پھر سنت غیر موکدہ پھر متحب پر عمل کرایا جائے۔ متحبات کی ترک پر جب رب تعالیٰ اور اسکے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی طرف سے موآخذہ نہیں تو سختی مناسب نہیں۔

سنت کو زندہ کرنا جب لوگ اس پر عمل نہ کر رہے ہوں یہ بھی عظیم ثواب ہے۔

آئیے دل سے محبت سے عمامہ باندھنے کی سنت کو جاری کر دیں رنگ کوئی بھی ہو، جائز ہے۔

بزر گڑیوں والے دعوت اسلامی کے ارکان کے دلوں پر کوئی حکومت کر رہا ہے ان کے دل سنت مصطفوی پر عمل کرنے کی محبت کرتے ہیں۔ کاش کہ ہمارے جیسے ناکارہ لوگوں کے دلوں پر بھی کوئی حکمرانی کرے پھر جو عمل کریں، اس میں خلوص ہو گا۔ دلوں پر حکومت کرنے اور جری عمل کرنے میں زمین و آسمان کا فرق ہے۔

دعوت اسلامی کے ارکان کو اور ان کے امیر حضرت مولانا محمد الیاس عطاء قادری مدظلہ العالی کو رقم دل کی گہرائیوں سے سلام سنت، سلام عقیدت، سلام محبت پیش کرتا ہے۔

اللہ تعالیٰ ان کی مسائی میں مزید برکتیں عطا فرمائے اور فیضان رضا (عشق و محبت مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کو مزید عام کرنے کی توفیق خیر فیق فرمائے۔ آمین، بجاہا لتبی الامین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

عبدالرزاق چشتی بھتر الوی

دارالافتاء جامعہ رضویہ ضیاء العلوم راول پسندی

## ﴿ مدنی پھول ﴾

کتاب ایک بہترین ساتھی ہے۔ تھائی کامونس اور سفر و خضر کیلئے بہترین راہنماء ہے۔ اچھی کتابوں کے مطالعے سے نہ صرف یہ کہ انسان کی معلومات میں اضافہ اور وسعت پیدا ہوتی ہے بلکہ اخلاق و کردار میں بھی تمایاں تبدیلی رونما ہوتی ہے۔ تاہم کتاب کے انتخاب میں بڑی احتیاط کی ضرورت ہوتی ہے۔ دیکھنے اور کہنے میں توجیش ناول اور بد عقیدگی پھیلانے والا لٹریچر بھی کتاب ہی ہے مگر وہ کتابیں نہ صرف یہ کہ تفہیق اوقات کا باعث ہیں بلکہ بسا اوقات اعمال صالح اور عقیدہ و ایمان پر بھی ایسا کاری وارثابت ہوتی ہیں کہ ان کی ہلاکت آفرینیوں کا کوئی مداوا بھی نہیں ہو سکتا۔ لہذا کتاب خریدتے وقت اس کے مصنف اور اس کے نظریات و احتمادات کو ضرور ملاحظہ رکھا کریں۔ علمائے اہل سنت کی تصنیفات پڑھیں اور اپنے ایمان و عقیدہ کی سلامتی اور تحفظ کا خیال رکھیں۔ جزاک اللہ احسن الجزاء